11:1-9 耶西的根
1 本（樹根、樹墩），作者以此暗示彌賽亞出自於耶西所來自於的根（本），是從樹根重新發出的枝條，而不是從原來的枝條發出的。樹是如何只剩下根？要回顧10:33-34; 15-19; 6；13 的預言中的異象。彌賽亞不再是出於當時的猶大王室，而是在歸回的餘民中另出現的新的分支（參《太》1:1-17）。
2 有耶和華的靈在他身上，也是彌賽亞與大衛後裔不同之處。大衛的王室繼承以血緣為基礎，沒有提到靈的作為。彌賽亞的靈讓他有智慧、聰明、謀略、能力、知識，和敬畏主的心；像約瑟（《創》41:38）、比撒列（《出》31:3）、俄陀聶（《士》3:10）、大衛（《撒上》16:13），以及眾多被靈感動的先知們。
3-5 預言彌賽亞統治（治理）是以公義為基礎，目的是為了讓耶和華喜悅。他也以敬畏主為樂。公義的審判，不以眼見耳聞為依據—鑒察人心（動機）。貧窮人、謙卑人—外表不討好的，要得到公義的審判；惡人（對應貧窮、謙卑）也會受到該有的懲罰。他的公義在他的穿著上由外而內無所不備—完全、絕對的公義（5）。
6-8 描繪的景象如果是真實的，那可以確定的是，直到目前仍然沒有實現。也許必要到新天新地才會應驗（65:17-25; 《啟》20:1-6）。應驗此預言的條件是「認識耶和華的知識要遍滿全地」（9）。要注意的是，這裡的知識是經由「認識」（經歷）耶和華而來，並非從聽聞他人的傳說而來。希伯來人認為只有從經驗中累積而來的「知識」才是真的，對耶和華的認識亦然；所以他們要藉著遵守耶和華的律法，證明祂所說的真實的，從而不斷累積對祂的認識（經歷），進而真知道祂，不再重蹈因不認識而遭致責罰的覆轍（1:2-3）。

※以賽亞預言的彌賽亞，雖出自於猶大支派耶西的家，但和大衛雖出於耶西卻另樹一幟一樣，也是一個全新的開始。這位彌賽亞並沒有承接大衛家不離刀劍的命運（《撒下》12:10），而是有耶和華的靈在他身上（《太》1:18-23），因而對耶和華有完全地認識，他也以此認識治理耶和華的產業，在他的治理之下，遍地和其上所有的一切也要認識耶和華，行耶和華所吩咐的道。彌賽亞治下的國，就是神的國真實地實現。以賽亞「看見」這個完美國度的異象時，可能以為當百姓被擄歸回時，彌賽亞的國就實現了；所以寫下這段信息時應該是滿懷盼望。

11:10-16 耶西的大旗彌賽亞
10-12 大旗有召聚的作用，在5:26 耶和華以大旗召聚遠方的敵人來攻擊悖逆的百姓，在這裡有耶和華的靈住在身上的耶西的根，成了萬民仰望的大旗，外邦人要尋求他，他的居所有榮耀。並且這面大旗要把已經四散的以色列人從東西南北（亞述在北方，埃及在西方，古實在南方，以攔在東方），以及偏遠之地（眾海島），召聚回來。所謂的二次救回（11上），可能是把以色列人被擄到巴比倫與下埃及成為奴隸相提並論，第一次的歸回是出埃及。當然還有可能是指大量的以色列人在被擄到外地後，分批分次歸回故土的過程。12 分別提到歸回的是以色列和猶大，預告原本分裂的以色列，都被召聚回來。
13-14 在彌賽亞大旗的召聚下，原本互懷敵意的猶大和以法蓮（以色列），將消除彼此之間的嫉妒和仇恨，他們要再次的統一，一起對付西邊（非利士）和東邊（以東、摩押、亞捫）的敵人。
15-16 大海（紅海《出》21:14）、大河（約旦河《書》3:17）原本是徒步旅行者的天險；但是耶和華要除去這些攔阻百姓歸回的障礙，就像當初領百姓從埃及出來一樣，那些被擄到亞述剩餘的百姓也要突破層層攔阻回到應許之地。

※以賽亞的意象讓當時的以色列人期待一位從大衛家而出的君王，將要建立一個統一的、強大的政治軍事的實體，不但能戰勝周圍的所有敵對勢力，還要讓以色列人重新揚眉吐氣，成為世界的中心，居上不居下，作首不作尾。這個國家是按耶和華的公義來治理，沒有冤屈、沒有欺壓，連動物之間也沒有大欺小、強凌弱的情形。原本分裂的以色列要在彌賽亞的感召下恢復一統，好像大衛的時代一樣。要知道，這大段經文的開始處，就是猶大面對亞蘭和以色列聯盟的攻擊（7:1）；如果當時聽到此信息的以色列人，是理所當然地以為彌賽亞的國很快就要降臨，並且是實體的方式實現，想要他們改變這樣的看法，實屬不易。我們今天在《新約》的光照下，對彌賽亞的國有了另一種的體認，可是也不要忽視仍活在《舊約》裡的猶太人們對彌賽亞國的看法。《新約》裡的彌賽亞國是基督再來帶下的新天新地（《啟》20:1-5）。就約翰所描述的意象來看，新天新地似乎不如以賽亞所見的實際，可是我們卻已然接受；而大多數的基督徒都會認為彌賽亞的國已在教會中具體而微地實現了。不過要知道這只不過是開始，還有更大的事要發生（《弗》3:20-21）。

12:1-6 耶和華成了我的拯救
1上 「那日」對以色列人來說即是耶西的根作王掌權，一統天下的時刻。對我們而言，當然就是指基督再來做王掌權的日子。
1下-2 耶和華的拯救已經臨到；耶和華曾經所發的怒氣不但已經轉消，還安慰祂的百姓；耶和華是拯救，是力量，也是以色列人歌頌的對象。
3 耶和華是救恩的泉源，讓口渴的有水可喝。不再需要從西羅亞池，或亞述大河的水（8:6-7）解渴（得幫助）。
4-5 要向萬民，向普天下傳揚耶和華所作的一切。目的是要讓世人都能認識耶和華。
6 錫安的百姓，屬耶和華的百姓，更是應當讚美這位至大至聖者（6:3）。

※「因為主耶和華是我的力量，是我的詩歌，他也成了我的拯救。」是本章的中心，也是福音的真義。耶和華成為我們的拯救，不是因為我們做了什麼，也不是因為我們有什麼好，單純就是因為祂是救恩的泉源，我們只要去取水，就可解渴，這何等讓人欣喜的事—因信就可以稱義，因信就可以得救。因著我們對祂的認識（經歷），祂成了我們的拯救、力量、詩歌；所以我們不要害怕，要以稱謝、求告、傳揚，讓祂的名被遍地所有的人知道。

※如何能夠由懼怕轉而得到安慰（1下）？關鍵在於對神單純的信。相信祂，相信祂所立的彌賽亞，相信祂要，且能拯救我們。證實我們就會得到安慰，也會被激勵，心中的眼睛從昏迷中清醒過來，不再把耶和華看作是審判者、懲罰者，而是拯救者、救恩的泉源、至聖者、至大者。

※關於以色列的預言在此章告一段落。整段的預言是由以賽亞（耶和華已拯救）帶著自己的大兒子施亞雅述（必有餘民歸回），面見執意要與亞述結盟抵禦亞蘭以色列聯軍的猶大王亞哈斯開始，而神對不願悔改的亞哈斯賜下「必有童女懷孕生子」的預兆後，開啟了一連串針對悖逆的以色列和猶大的警告性預言，可惜當時的以色列國和猶大國沒有將著些警語當回事，以至最糟糕的情況生了—國破家亡，被擄到外邦；但是耶和華神依然為祂的百姓預備了救恩，只等他們回轉，就要得救。在相信之人的耳中，才會聽見安慰的信息。